
 

Les recensions de l’Académie de février 20261 
 

Histoire (dé)coloniale de la philosophie française : de la Renaissance à nos jours / 

Thierry Hoquet 

Éd. Presses universitaires de France, 2025 

Cote : 69.617  

La philosophie a peu traité de l’histoire coloniale et, quand cela est le cas, elle apporte un 

regard nouveau sur cette question. L’auteur est philosophe et connait bien l’histoire naturelle 

du siècle des Lumières, autour des questions concernant sexe, race, croisement entre biologie 

et société. Ici, il fait débuter la question coloniale avec la découverte de l’Amérique, de ses 

nouvelles terres et ses nouvelles populations. Tout au long de l’étude, avec à l’appui les 

documents des époques correspondantes, il analyse les modes de pensée, tant dans leur 

fonctionnement en Occident que du regard porté sur les mondes nouveaux. Les Américains, 

paraissant être dans un grand dénuement, au regard des critères de l’époque, furent assimilés à 

des sauvages. 

Ceci nous fait repenser notre passé, époque après époque, l’une insistant sur Dieu, puis sur la 

morale, ce qu’explicitent les philosophes de chacune. Ce n’est que récemment que l’on a 

réalisé que les autres sont des humains à part entière, dotés de structures complexes, et 

également que l’on a pris conscience des souffrances que l’on a pu leur imposer. 

En contrepartie, les nouvelles découvertes ont entraîné de forts bouleversements chez nous, 

classant les autres par catégories, taxant les esclaves de formes d’infamies, à une époque où 

l’Occident vivait de graves crises religieuses. Fallait-il les convertir ? Dans le même temps, en 

Occident, certains assimilaient notre univers au culte de l’argent, soulignant, en contre partie, 

l’aspect hygiénique de la vie sauvage. 

Au XVIIIe siècle naquit la volonté de lutter contre l’esclavage : Diderot dénonçait la 

colonisation responsable du dépeuplement de l’Amérique. Et tout cela se déroula au milieu de 

contradictions, les gens s’engluant dans des mythes dans lesquels s’entrechoquaient 

paganisme et monothéisme, la Bible restant la référence, alors que l’on se posait la question 

de savoir où placer la limite entre l’homme et l’animal, moeurs et foi étant décrétées liées au  

                                                           
1  
Les recensions de l' Académie des sciences d'outre-mer  sont mises à disposition selon les termes de la licence Creative Commons Paternité - Pas 

d’Utilisation Commerciale - Pas de Modification 3.0 non transposée. 

Cette recension est basée sur un ouvrage disponible à la bibliothèque de l’académie des science d’outre-mer   

http://www.academieoutremer.fr/index.php?option=com_content&view=article&id=54&Itemid=90
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.fr
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.fr
http://biblio.academiedoutremer.fr/ipac20/ipac.jsp?session=B2I747X172578.695&profile=externe&menu=search&submenu=basic_search&ts=1287472172593#focus
javascript:void(0)/*253*/


climat. Toutefois, les observations de Bougainville autour de Tahiti permirent de constater 

que les sociétés y étaient hiérarchisées.  

La Révolution française posa le problème de la citoyenneté, le droit naturel primant sur le 

droit divin, aboutissant, en 1791, à la Déclaration des Droits de l’homme. Ce qui entraîna les 

protestations des planteurs dans les colonies. Fin XVIIIe/début XIXe siècles, la France 

diffusait l’idée de la liberté tout en poursuivant ses conquêtes. Ceci fut alors dénoncé, 

notamment par Madame de Staël, car l’esprit de justification des actes se cachait derrière celui 

de la conquête. 

La traite était dénoncée par beaucoup : en 1830, on proclama l’égalité des droits aux hommes 

libres et de couleur. A la même époque, la France se sentant déclassée, profita de la situation 

de l’Algérie vis à vis de l’Empire ottoman pour accentuer les tensions entre ces ceux entités. 

La France se fit un devoir de libérer l’Algérie, ce qui était en même temps une revanche prise 

sur les Britanniques. La conquête paraissait alors comme une bonne solution. En pleine 

période de révolution industrielle, Napoléon III apparut pour certains comme coupable de 

faire renaître l’esclavage, notamment ceux qui étaient partisans de la machine, et non de 

l’esclave. 

Au XIXe siècle, de nombreux penseurs remettaient en question la notion de colonie, dont 

Auguste Comte, pouvant être admiratifs de l’islam qu’ils plaçaient comme pôle attractif de la 

vie mondiale. 

L’auteur voit dans ces théories politiques, la mise en place d’un impérialisme qui entraîna les 

guerres de 1870, 1914 et 1940, la colonisation étant l’émanation du capitalisme, bien que 

n’étant qu’un évènement dans l’histoire humaine. Au XIXe/début XXe siècles, même chez 

nos grands penseurs, l’idée que l’indigène n’était pas fait pour l’effort avait court. 

Le tournant de 1930 fit prendre conscience autrement du monde colonial : la colonisation 

préparait l’ensauvagement de l’Europe, conséquence du développement du mercantilisme, de 

la volonté de puissance, prémisses de la prochaine guerre mondiale. 

Enfin l’auteur passe en revue les grands philosophes qui s’exprimèrent à partir de 1945, tant 

en France que dans les colonies : Sartre, Houtondji, Lévi-Strauss, revisitant l’appareil 

répressif qui permettait la surexploitation, le culte du dominant, tout cela autour du racisme, 

cœur de l’idéologie coloniale. Et l’auteur de conclure que cette violence mène aux attentats. 

Nécessité est de s’ouvrir à l’autre, de ne pas s’enfermer dans des cadres rigides, afin de 

découvrir, analyser, tirer partie des traditions de tous, nouvelle façon de penser l’universel, 

autour de visions qui cherchent à être synthétiques, et rendre compte autour de nous des 

regards et des liens existant entre l’Europe dominante et le reste du monde.  

                                                                                                                         Josette Rivallain 


