Les recensions de I’Académie de février 20261

Histoire (dé)coloniale de la philosophie francaise : de la Renaissance a nos jours /
Thierry Hoquet
Ed. Presses universitaires de France, 2025
Cote : 69.617

La philosophie a peu trait¢ de 1’histoire coloniale et, quand cela est le cas, elle apporte un
regard nouveau sur cette question. L’auteur est philosophe et connait bien I’histoire naturelle
du siécle des Lumiéres, autour des questions concernant sexe, race, croisement entre biologie
et société. Ici, il fait débuter la question coloniale avec la découverte de I’Amérique, de ses
nouvelles terres et ses nouvelles populations. Tout au long de I’étude, avec a I’appui les
documents des époques correspondantes, il analyse les modes de pensée, tant dans leur
fonctionnement en Occident que du regard porté sur les mondes nouveaux. Les Américains,
paraissant étre dans un grand dénuement, au regard des critéres de 1’époque, furent assimilés a
des sauvages.

Ceci nous fait repenser notre passé, époque apres époque, 1’une insistant sur Dieu, puis sur la
morale, ce qu’explicitent les philosophes de chacune. Ce n’est que récemment que 1’on a
réalisé que les autres sont des humains a part entiére, dotés de structures complexes, et
également que ’on a pris conscience des souffrances que I’on a pu leur imposer.

En contrepartie, les nouvelles découvertes ont entrainé de forts bouleversements chez nous,
classant les autres par catégories, taxant les esclaves de formes d’infamies, a une époque ou
I’Occident vivait de graves crises religieuses. Fallait-il les convertir ? Dans le méme temps, en
Occident, certains assimilaient notre univers au culte de 1’argent, soulignant, en contre partie,
I’aspect hygiénique de la vie sauvage.

Au XVIlle siécle naquit la volonté de lutter contre 1’esclavage : Diderot dénoncait la
colonisation responsable du dépeuplement de I’ Amérique. Et tout cela se déroula au milieu de
contradictions, les gens s’engluant dans des mythes dans lesquels s’entrechoquaient
paganisme et monotheisme, la Bible restant la référence, alors que 1’on se posait la question
de savoir ou placer la limite entre I’homme et I’animal, moeurs et foi étant décrétées liées au

Les recensions de I' Académie des sciences d'outre-mer sont mises a disposition selon les termes de la licence Creative Commons Paternité - Pas

d’Utilisation Commerciale - Pas de Modification 3.0 non transposée.
Cette recension est basée sur un ouvrage disponible a la bibliothéque de ’académie des science d’outre-mer



http://www.academieoutremer.fr/index.php?option=com_content&view=article&id=54&Itemid=90
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.fr
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.fr
http://biblio.academiedoutremer.fr/ipac20/ipac.jsp?session=B2I747X172578.695&profile=externe&menu=search&submenu=basic_search&ts=1287472172593#focus
javascript:void(0)/*253*/

climat. Toutefois, les observations de Bougainville autour de Tahiti permirent de constater
que les sociétés y étaient hiérarchisées.

La Révolution francaise posa le probleme de la citoyennete, le droit naturel primant sur le
droit divin, aboutissant, en 1791, a la Déclaration des Droits de I’homme. Ce qui entraina les
protestations des planteurs dans les colonies. Fin XVIlle/début XIXe siécles, la France
diffusait 1’idée de la liberté tout en poursuivant ses conquétes. Ceci fut alors dénonce,
notamment par Madame de Staél, car I’esprit de justification des actes se cachait derriere celui
de la conquéte.

La traite était dénoncée par beaucoup : en 1830, on proclama 1’égalité des droits aux hommes
libres et de couleur. A la méme époque, la France se sentant déclassée, profita de la situation
de I’Algérie vis a vis de ’Empire ottoman pour accentuer les tensions entre ces ceux entités.
La France se fit un devoir de libérer 1’ Algérie, ce qui était en méme temps une revanche prise
sur les Britanniques. La conquéte paraissait alors comme une bonne solution. En pleine
période de révolution industrielle, Napoléon |1l apparut pour certains comme coupable de
faire renaitre 1’esclavage, notamment ceux qui étaient partisans de la machine, et non de
I’esclave.

Au XIXe siéecle, de nombreux penseurs remettaient en question la notion de colonie, dont
Auguste Comte, pouvant étre admiratifs de I’islam qu’ils plagaient comme pdle attractif de la
vie mondiale.

L’auteur voit dans ces théories politiques, la mise en place d’un impérialisme qui entraina les
guerres de 1870, 1914 et 1940, la colonisation étant 1’émanation du capitalisme, bien que
n’étant qu’un événement dans I’histoire humaine. Au XIXe/début XXe si¢cles, méme chez
nos grands penseurs, I’idée que I’indigéne n’était pas fait pour 1’effort avait court.

Le tournant de 1930 fit prendre conscience autrement du monde colonial : la colonisation
préparait 1’ensauvagement de 1’Europe, conséquence du développement du mercantilisme, de
la volonté de puissance, prémisses de la prochaine guerre mondiale.

Enfin ’auteur passe en revue les grands philosophes qui s’exprimérent a partir de 1945, tant
en France que dans les colonies: Sartre, Houtondji, Lévi-Strauss, revisitant 1’appareil
répressif qui permettait la surexploitation, le culte du dominant, tout cela autour du racisme,
ceeur de I’idéologie coloniale. Et 1’auteur de conclure que cette violence méne aux attentats.

Neécessité est de s’ouvrir a ’autre, de ne pas s’enfermer dans des cadres rigides, afin de
découvrir, analyser, tirer partie des traditions de tous, nouvelle fagon de penser I'universel,
autour de visions qui cherchent a étre synthétiques, et rendre compte autour de nous des
regards et des liens existant entre I’Europe dominante et le reste du monde.

Josette Rivallain



