Les recensions de I’Académie de janvier 2026!

Le djihad par le marché : comment l'islam radical s'empare du marché halal /
Florence Bergeaud-Blackler
Ed. O. Jacob, 2025

Ce livre retrace I’histoire du marché halal, invention de la fin du XXe siécle, né d’un lien entre
néolibéralisme et néofondamentalisme et produit d’une partie du monde voulant se conformer
a la charia. Le marché halal est dicté par une volonté capitaliste de marchandisation du religieux
et un désir d’islamiser le marché. Il en découle qu’une économie de marché peut fonctionner
sous I’empire de la charia (p.8). La révolution iranienne de 1979 fut le moment fondateur
transformant une question alimentaire en enjeu géopolitique obligeant les industries
occidentales a mettre en place des chaines de production sous contrdle religieux pour
I’exportation (p.11).

Dans le Coran, le terme halal, est cité 12 fois pour désigner des aliments licites et 7 fois précédé
d’une négation pour ce qui n’est pas permis en référence aux femmes, au mariage, au divorce
(p.7). Mais le Coran n’interdit pas de consommer la viande des juifs et des chrétiens (p.18).

La société occidentale prend en compte la douleur animale que provoque la mise a mort. C’est
pourquoi, en 1974, la France interdit de tuer les animaux en dehors des abattoirs (p.27). Or,
I’acte d’abattage rituel musulman implique que 1’animal soit égorgé vivant (p.26), les
techniques variant d’un rite a I’ordre (p.27). En France, a partir des années 1980, les associations
musulmanes revendiquent le droit de 'utiliser dans les abattoirs (p.33). Il existait déja une
dérogation, demandée par les autorités juives auxquelles un décret de 1964 autorisait un
¢gorgement rituel sans étourdissement préalable exigé jusqu’alors (p.44) et confié a des
sacrificateurs juifs rétribués par les taxes d’abattage (p.43). Dans les mémes conditions, un
arrété du 15 décembre 1994 publie 1’agrément de la Mosquée de Paris pour habiliter les
sacrificateurs rituels. Le 27 janvier 1996 les grandes mosquées de Lyon et d’Evry sont
¢galement agréées (p.51). L’égorgement rituel prévoit d’orienter la téte de I’animal vers La
Mecque et de lui trancher la gorge, I’cesophage et les deux veines jugulaires (p.53). Toutes les
carcasses sont considérées licites des lors qu’elles sont passées entre les mains du sacrificateur
musulman (p.43) ; il n’existe d’ailleurs toujours pas de comptage officiel du nombre d’abattages
rituels en France ni en Europe (p.57). La Charte halal du Conseil frangais du culte musulman
(CFCM) de 2016 impose I’abattage rituel musulman pour que la viande soit reconnue licite
(p.61). Les pays importateurs envoient des délégations visiter les entreprises frangaises pour
s’assurer de la véracité de certification halal (p.62) qui exige que 1’animal soit vivant au
moment de la saignée (p.66). Aujourd’hui, I’utilisation de la dérogation a 1’étourdissement est
majoritaire dans I’U.E. (p.223) en contradiction avec le réglement européen du 24 septembre
2009 qui prévoyait 1’étourdissement préalable de 1’animal (p.55).

1 OSSS

Les recensions de I' Académie des sciences d'outre-mer sont mises & disposition selon les termes de la licence Creative Commons Paternité - Pas

d’Utilisation Commerciale - Pas de Modification 3.0 non transposée.
Cette recension est basée sur un ouvrage disponible a la bibliothéque de ’académie des science d’outre-mer



http://www.academieoutremer.fr/index.php?option=com_content&view=article&id=54&Itemid=90
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.fr
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.fr
http://biblio.academiedoutremer.fr/ipac20/ipac.jsp?session=B2I747X172578.695&profile=externe&menu=search&submenu=basic_search&ts=1287472172593#focus
javascript:void(0)/*253*/

L’auteure rappelle que le marché halal est né hors du Moyen-Orient, en Malaisie
multireligieuse, qu’il n’existe pas de consensus unique sur la définition du halal et que
I’extension du &alal aux autres domaines n’est qu’une instrumentalisation du religieux. Halal
est a la fois un concept religieux et un label marchand (p.198). La commercialisation du « hijab
running » par Décathlon en 2019 illustre bien combien le marché, en offrant des produits charia-
compatibles, normalise I’interdit religieux (p.203) et montre que I’Etat francais laique contribue
a la sacralisation d’un rite industriel (p.41). La norme halal s’étend aussi aux produits
incorporables, médicaux, cosmétiques, etc... Cette tendance provient, on I’a vu, de Malaisie
qui fut le premier laboratoire mondial du halal business dés 1969 (p.74). Le Premier Ministre
Mahathir intégra alors la promotion des valeurs islamiques en augmentant la part économique
des Malaisiens musulmans majoritaires sur la minorité chinoise (p.74). Son Codex Alimentarius
introduisit le principe de contamination du halal par le haram et en fait par tout ce qui n’est pas
halal. 11 faut donc tout halaliser (p.78). Le marketing du halal séduisit le marketing
international (p.81) et le concept fut repris par les Etats du Golfe (p.85). Le projet soutenu par
la Ligue Islamique Mondiale (LIM), fit du halal un instrument de réislamisation et de
promotion d’une économie islamique alternative (p.87), basée sur la finance, I’agroalimentaire,
les loisirs et voyages, la mode vestimentaire, le secteur pharmaceutique, les cosmétiques et les
médias (p.93).

L’auteure observe une tension entre deux conceptions du marché halal, une approche inclusive
qui réduit la dimension religieuse de la norme halal a des régles de conformité et a une approche
juridico-théologique défendue par les pays musulmans (p.96). La Turquie d’Erdogan souhaite
remplacer Kuala Lumpur (p.99) en promouvant le salal « oummique » (p.105), alors qu’elle
importe plus de 60% de produits allemands dont les ingrédients haram auraient été effacés avant
leur importation (p.108). En 2011, une conférence au Koweit et une autre en 2012 aux Emirats
rassemblent des délégués de 37 pays qui adoptent une norme halal unique refusant toute
intervention de pays non musulmans (p.104). Ils entérinent les décisions de 1’Académie
internationale de figh islamique (fondée en 1981 a Djeddah), émanation de 1’OCI, du Conseil
de la jurisprudence islamique (fondé en 1977 a La Mecque) de la LIM, liée a I’ Arabie Saoudite
et du Conseil Mondial des Oulémas (fondé en 2004 a Doha), 1ié au Qatar (p.112) pour lequel
« 1l revient aux musulmans de montrer la supériorité de la charia sur les autres législations et
de mettre en évidence son caractére universel » (p.114). En France, le « Groupement Islamique
en France » devenu « Union des organisations islamiques en France », puis « de France » en
1983 puis « Musulmans de France » en 2017, défend ce point de vue (p.122).

L’auteure étudie ensuite les mécanismes qui transforment des prescriptions religieuses en
standards industriels, manceuvrés par des « acteurs hybrides » aux frontieres entre sacré et
profane (p.125). Il s’agit des agences de certification, de marketing islamique et des associations
de consommateurs (p.130). Portée par des influenceurs sur les réseaux sociaux, cette économie
communautaire se présente comme une alternative éthique au consumérisme occidental,
articulant foi et réussite économique (pl47). L’association « Synergie des professionnels
musulmans de France » s’inspire de I’Organisation patronale turque MUSIAD proche de I’AKP
(p.156). Parmi les media halal, le Collectif contre I’islamophobie en Europe, issu du Collectif
contre I’islamophobie en France dissous, présente dans ses publications bruxelloises une lecture
victimaire de ’islamophobie. A/ Jazeera + adopte un discours identitaire islamiste aligné sur
les positions fréristes du Qatar et une rhétorique jeuniste woke suivant les codes de la gauche
militante. Quant au Center for Media Monitoring, émanation du Muslim Council of Britain, il
cherche a fagonner dans 1’espace public une vision de tourisme frériste incluant les salles de
priere, des piscines séparées, offrant une nourriture certifiée halal, interdisant I’alcool et les jeux



de hasard, affichant un code vestimentaire islamique (p.102). Cette halalisation sociétale semble
acceptée. Le sondage IFOP pour la chaine Elmaniya.lV, publié le 7 décembre 2023 montre que
78% des musulmans, considérant que la laicité est discriminatoire, demandent des
accommodements religieux, soutiennent le port de signes religieux a I’école, croient au
créationnisme, se marient selon les régles religieuses. 85% mangent exclusivement halal. 65%
des jeunes femmes de moins de 25 ans disent avoir porté 1’abaya pour éviter les regards ou par
injonction familiale. Ces données confirment la montée d’une religiosité exigeant la
reconnaissance dans 1’espace public (p.217). L’auteure estime que le monde va se diviser entre
halal et haram parce que c’est plus sir et plus adapté a la machine industrielle (p.142).

Comme Maoudoudi qui estimait que L’Etat islamique n’était pas théocratique mais
théonomique du fait que la norme révélée primait sur toute autre autorité (p.208), le « djihad
civil » englobe les domaines académique, scientifique, culturel, social, économique, éducatif,
sanitaire, environnemental, médical, civilisationnel (p.209). C’est en ce sens que le lecteur
réfléchira sur la phrase conclusive de cette étude : « le génie propre du frérisme est d’avoir
compris qu’un individu se transforme par la modification progressive de 1’environnement
symbolique et matériel de sa culture » (p.252).

Le livre dispose d’un glossaire (p.253 a 255), d’une riche bibliographie (p.289 a 294). La
précision des notes de renvoi (p.257 a 287) montre I’étendue de cette enquéte menée avec
lucidité et méthode.

Christian Lochon



