
1 
 

 

 

 

Les recensions de l’Académie de janvier 20261 

 
Le djihad par le marché : comment l'islam radical s'empare du marché halal /  

Florence Bergeaud-Blackler 

Éd. O. Jacob, 2025 

  

Ce livre retrace l’histoire du marché halal, invention de la fin du XXe siècle, né d’un lien entre 

néolibéralisme et néofondamentalisme et produit d’une partie du monde voulant se conformer 

à la charia. Le marché halal est dicté par une volonté capitaliste de marchandisation du religieux 

et un désir d’islamiser le marché. Il en découle qu’une économie de marché peut fonctionner 

sous l’empire de la charia (p.8). La révolution iranienne de 1979 fut le moment fondateur 

transformant une question alimentaire en enjeu géopolitique obligeant les industries 

occidentales à mettre en place des chaînes de production sous contrôle religieux pour 

l’exportation (p.11). 

 

Dans le Coran, le terme halal, est cité 12 fois pour désigner des aliments licites et 7 fois précédé 

d’une négation pour ce qui n’est pas permis en référence aux femmes, au mariage, au divorce 

(p.7). Mais le Coran n’interdit pas de consommer la viande des juifs et des chrétiens (p.18). 

 

La société occidentale prend en compte la douleur animale que provoque la mise à mort. C’est 

pourquoi, en 1974, la France interdit de tuer les animaux en dehors des abattoirs (p.27). Or, 

l’acte d’abattage rituel musulman implique que l’animal soit égorgé vivant (p.26), les 

techniques variant d’un rite à l’ordre (p.27). En France, à partir des années 1980, les associations 

musulmanes revendiquent le droit de l’utiliser dans les abattoirs (p.33). Il existait déjà une 

dérogation, demandée par les autorités juives auxquelles un décret de 1964 autorisait un 

égorgement rituel sans étourdissement préalable exigé jusqu’alors (p.44) et confié à des 

sacrificateurs juifs rétribués par les taxes d’abattage (p.43). Dans les mêmes conditions, un 

arrêté du 15 décembre 1994 publie l’agrément de la Mosquée de Paris pour habiliter les 

sacrificateurs rituels. Le 27 janvier 1996 les grandes mosquées de Lyon et d’Evry sont 

également agréées (p.51). L’égorgement rituel prévoit d’orienter la tête de l’animal vers La 

Mecque et de lui trancher la gorge, l’œsophage et les deux veines jugulaires (p.53). Toutes les 

carcasses sont considérées licites dès lors qu’elles sont passées entre les mains du sacrificateur 

musulman (p.43) ; il n’existe d’ailleurs toujours pas de comptage officiel du nombre d’abattages 

rituels en France ni en Europe (p.57). La Charte halal du Conseil français du culte musulman 

(CFCM) de 2016 impose l’abattage rituel musulman pour que la viande soit reconnue licite 

(p.61). Les pays importateurs envoient des délégations visiter les entreprises françaises pour 

s’assurer de la véracité de certification halal (p.62) qui exige que l’animal soit vivant au 

moment de la saignée (p.66). Aujourd’hui, l’utilisation de la dérogation à l’étourdissement est 

majoritaire dans l’U.E. (p.223) en contradiction avec le règlement européen du 24 septembre 

2009 qui prévoyait l’étourdissement préalable de l’animal (p.55).  

                                                      
1  
Les recensions de l' Académie des sciences d'outre-mer  sont mises à disposition selon les termes de la licence Creative Commons Paternité - Pas 

d’Utilisation Commerciale - Pas de Modification 3.0 non transposée. 

Cette recension est basée sur un ouvrage disponible à la bibliothèque de l’académie des science d’outre-mer   

http://www.academieoutremer.fr/index.php?option=com_content&view=article&id=54&Itemid=90
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.fr
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.fr
http://biblio.academiedoutremer.fr/ipac20/ipac.jsp?session=B2I747X172578.695&profile=externe&menu=search&submenu=basic_search&ts=1287472172593#focus
javascript:void(0)/*253*/


2 
 

 

L’auteure rappelle que le marché halal est né hors du Moyen-Orient, en Malaisie 

multireligieuse, qu’il n’existe pas de consensus unique sur la définition du halal et que 

l’extension du halal aux autres domaines n’est qu’une instrumentalisation du religieux.  Halal 

est à la fois un concept religieux et un label marchand (p.198). La commercialisation du « hijab 

running » par Décathlon en 2019 illustre bien combien le marché, en offrant des produits charia-

compatibles, normalise l’interdit religieux (p.203) et montre que l’État français laïque contribue 

à la sacralisation d’un rite industriel (p.41). La norme halal s’étend aussi aux produits 

incorporables, médicaux, cosmétiques, etc… Cette tendance provient, on l’a vu, de Malaisie 

qui fut le premier laboratoire mondial du halal business dès 1969 (p.74). Le Premier Ministre 

Mahathir intégra alors la promotion des valeurs islamiques en augmentant la part économique 

des Malaisiens musulmans majoritaires sur la minorité chinoise (p.74). Son Codex Alimentarius 

introduisit le principe de contamination du halal par le haram et en fait par tout ce qui n’est pas 

halal. Il faut donc tout halaliser (p.78). Le marketing du halal séduisit le marketing 

international (p.81) et le concept fut repris par les États du Golfe (p.85). Le projet soutenu par 

la Ligue Islamique Mondiale (LIM), fit du halal un instrument de réislamisation et de 

promotion d’une économie islamique alternative (p.87), basée sur la finance, l’agroalimentaire, 

les loisirs et voyages, la mode vestimentaire, le secteur pharmaceutique, les cosmétiques et les 

médias (p.93). 

 

 L’auteure observe une tension entre deux conceptions du marché halal, une approche inclusive 

qui réduit la dimension religieuse de la norme halal à des règles de conformité et à une approche 

juridico-théologique défendue par les pays musulmans (p.96). La Turquie d’Erdogan souhaite 

remplacer Kuala Lumpur (p.99) en promouvant le halal « oummique » (p.105), alors qu’elle 

importe plus de 60% de produits allemands dont les ingrédients haram auraient été effacés avant 

leur importation (p.108).  En 2011, une conférence au Koweït et une autre en 2012 aux Émirats 

rassemblent des délégués de 37 pays qui adoptent une norme halal unique refusant toute 

intervention de pays non musulmans (p.104). Ils entérinent les décisions de l’Académie 

internationale de fiqh islamique (fondée en 1981 à Djeddah), émanation de l’OCI, du Conseil 

de la jurisprudence islamique (fondé en 1977 à La Mecque) de la LIM, liée à l’Arabie Saoudite 

et du Conseil Mondial des Oulémas (fondé en 2004 à Doha), lié au Qatar (p.112) pour lequel 

« il revient aux musulmans de montrer la supériorité de la charia sur les autres législations et 

de mettre en évidence son caractère universel » (p.114). En France, le « Groupement Islamique 

en France » devenu « Union des organisations islamiques en France », puis « de France » en 

1983 puis « Musulmans de France » en 2017, défend ce point de vue (p.122). 

 

L’auteure étudie ensuite les mécanismes qui transforment des prescriptions religieuses en 

standards industriels, manœuvrés par des « acteurs hybrides » aux frontières entre sacré et 

profane (p.125). Il s’agit des agences de certification, de marketing islamique et des associations 

de consommateurs (p.130). Portée par des influenceurs sur les réseaux sociaux, cette économie 

communautaire se présente comme une alternative éthique au consumérisme occidental, 

articulant foi et réussite économique (p147). L’association « Synergie des professionnels 

musulmans de France » s’inspire de l’Organisation patronale turque MUSIAD proche de l’AKP 

(p.156). Parmi les media halal, le Collectif contre l’islamophobie en Europe, issu du Collectif 

contre l’islamophobie en France dissous, présente dans ses publications bruxelloises une lecture 

victimaire de l’islamophobie. Al Jazeera + adopte un discours identitaire islamiste aligné sur 

les positions fréristes du Qatar et une rhétorique jeuniste woke suivant les codes de la gauche 

militante. Quant au Center for Media Monitoring, émanation du Muslim Council of Britain, il 

cherche à façonner dans l’espace public une vision de tourisme frériste incluant les salles de 

prière, des piscines séparées, offrant une nourriture certifiée halal, interdisant l’alcool et les jeux 



3 
 

de hasard, affichant un code vestimentaire islamique (p.102). Cette halalisation sociétale semble 

acceptée. Le sondage IFOP pour la chaîne Elmaniya.IV, publié le 7 décembre 2023 montre que 

78% des musulmans, considérant que la laïcité est discriminatoire, demandent des 

accommodements religieux, soutiennent le port de signes religieux à l’école, croient au 

créationnisme, se marient selon les règles religieuses. 85% mangent exclusivement halal. 65% 

des jeunes femmes de moins de 25 ans disent avoir porté l’abaya pour éviter les regards ou par 

injonction familiale. Ces données confirment la montée d’une religiosité exigeant la 

reconnaissance dans l’espace public (p.217). L’auteure estime que le monde va se diviser entre 

halal et haram parce que c’est plus sûr et plus adapté à la machine industrielle (p.142).  

 

Comme Maoudoudi qui estimait que L’État islamique n’était pas théocratique mais 

théonomique du fait que la norme révélée primait sur toute autre autorité (p.208), le « djihad 

civil » englobe les domaines académique, scientifique, culturel, social, économique, éducatif, 

sanitaire, environnemental, médical, civilisationnel (p.209). C’est en ce sens que le lecteur 

réfléchira sur la phrase conclusive de cette étude : « le génie propre du frérisme est d’avoir 

compris qu’un individu se transforme par la modification progressive de l’environnement 

symbolique et matériel de sa culture » (p.252). 

Le livre dispose d’un glossaire (p.253 à 255), d’une riche bibliographie (p.289 à 294). La 

précision des notes de renvoi (p.257 à 287) montre l’étendue de cette enquête menée avec 

lucidité et méthode. 

 

                        

                                                                                                                         Christian Lochon  


